
"DAR EN EL BLANCO", POR MARCELO LEITES. UNA 
LECTURA DE "CAMINAR LA CAÍDA" DE GONZALO ACOSTA 

TITO

DAR EN EL BLANCO, POR MARCELO LEITES. UNA LECTURA DE "CAMINAR LA CAÍDA" 
DE GONZALO ACOSTA TITO.

Gonzalo Acosta Tito escribe un ensayo para los creyentes cristianos y quizá 

también para los que profesan algún tipo de fe en la existencia de Dios, aunque no 

sean católicos. Quiero decir que para un ateo o un agnóstico, este libro 

probablemente no sería interesante, salvo que al leerlo ponga en duda su falta de 

fe, cosa difícil, pero no imposible.

Acosta Tito es un gran estudioso de las escrituras sagradas; en este libro ha 

realizado una exégesis, que renueva nuestra mirada sobre la tradición bíblica, 

además de los atinados comentarios sobre los versículos, concilios, órdenes 

monásticas que va citando a lo largo de la obra. No se trata de un conocimiento 

intelectual; sino vivido; el autor ha transitado retiros espirituales con los monjes 

trapenses y eso se advierte en la obra. 

https://autoresdeconcordia.com.ar/autores/14/perfil


Caminar la caída es un libro con edición cuidada, delicada; ha sido publicado por 

Ed. Lilium, 2020; es corto (unas 60 páginas), lo que junto con una escritura 

convincente, sobria y precisa facilita su lectura.

En el primer capítulo habla del Libro del Origen; es decir, del Génesis. De la 

creación del Paraíso y de la caída. El trasfondo del Génesis está en los mitos 

mesopotámicos, tema del segundo capítulo. Dios crea primero la tierra desde la 

nada, cuando todo era un caos que él tuvo que ordenar, antes de la creación. 

Señala la diferencia entre los mitos sumerios y babilonios y el mito del Génesis: en 

los primeros el hombre estaba destinado a servir a los dioses cultivando la tierra 

para ellos, así los dioses evitaban tener que ganarse el sustento con su propio 

trabajo. En el Génesis, en cambio, hay una diferencia sustancial: “el hombre es una 

criatura dotada de autonomía, creada libre, a pesar de que reconoce su 

dependencia de Dios”. 



Caminar la caída tiene un subtítulo: Génesis y Sentido Cristiano.  La biblia y los 

mitos mesopotámicos y saumerios, son la base del discurso del autor; pero, es 

mucho más que eso; puesto que a lo que nos resulta familiar, el autor nos 

sorprende con nuevos significados. Algunos ejemplos: Cuando habla del Diablo, 

como un ángel caído, de Lucero a Lucifer, después de haber traicionado la 

confianza de Dios y de haberse metamorfoseado en la serpiente, lejos de la popular 

figura del diablo creada por el imaginario popular; cuando discurre sobre el pecado 

original de Adán y Eva, nuestros primeros padres, y señala que abusaron de su 

libertad al comer del árbol de la ciencia del bien y el mal en el jardín del edén, a 

pesar de la prohibición de Dios. Y que: “No es la sexualidad (ya tenían sexo, antes 

de comer del fruto prohibido) lo que marca la transgresión sino la desmesura de 

querer ser como dioses” escribe. Ese es el pecado original del que se derivan todos 

los otros pecados sucesivos cometidos por el hombre y la mujer; nos encontramos 

con la caída original, que es también la aparición de la muerte; de ser seres 

inmortales, pasamos a ser finitos. Dios no perdonó a Adán y Eva (los primeros 

padres), los expulsó del jardín de Edén y a partir de entonces, el hombre y la mujer 

deben llevar la carga del dolor, de la angustia, de la muerte. (Porque eres polvo y al 

polvo tornarás, Gn. 3, 19). Otro hallazgo es la traducción de la palabra “pecado” en 

la lengua griega de los setenta sabios de Alejandría: hamartia, que significa, nos 

dice el autor, “errar el blanco”. Y cito: “cuando nos privamos de hacer el bien que 

deseamos y en cambio hacemos lo que no queremos y que nos malogra la vida.” 

Creo que la expresión “errar el blanco”, le quita un poco la culpabilidad que está 

implícita en la palabra “pecado”; es el reconocimiento de un error en la conducta, de 

un desvío del camino recto, de una caída.



Se trata de una obra donde se condensan siglos de tradición cristiana, que, al 

mismo tiempo confronta o complementa con algunas órdenes monásticas y con 

pensadores devaluados o considerados herejes, como San Agustín o Casiano, 

(también dialoga con filósofos como Paul Ricoeur y Emmanuel Levinas, asimismo 

con el poeta y sacerdote Hugo Mujica, entre otros autores) pero esta apertura a lo 

elidido, a lo que no siempre está dentro de ortodoxia eclesiástica es lo que 

contribuye a una comprensión más profunda de la historia de la religión cristiana. El 

apartado sobre Dante es un gran aporte, del Infierno de La divina Comedia cita 

algunos versos, entre ellos, cuando Dante entra con Virgilio al círculo del Infierno y 

ven al diablo atrapado en el hielo, congelado, con una cabeza de seis ojos y tres 

caras, una imagen invertida de la Santísima Trinidad, comenta el autor.

Lo trae al monje trapense Thomas Merton que cita a Heidegger: “El hombre huye 

de sí mismo y “desea caer en el mundo”.  Y Merton agrega: “las rutinas de la 

sociedad masiva son tan patentemente artificiales que es difícil que incluso los que 

no son muy inteligentes se dejen capturar por ellas (…) pasar la vida entera 

evadiéndose de la realidad de la muerte.”

En el último capítulo habla de los pecados capitales y se detiene en uno de ellos: la 

tristeza y la posibilidad de su transignificación. Lo cita a Casiano que traduce el 

término griego lype y “dice que la tristeza viene de una carencia, de no tener bienes 

que se deseen con pasión; está acompañada de la falta de esperanza, que se 

manifiesta en depresión”. Esta sería una tristeza inútil, que podría llevar al suicidio. 

Pero hay otra tristeza agrega Acosta Tito (que asoció con la melancolía): penthos,

del griego: dolor, aflición, duelo; es la tristeza del arrepentimiento para la salvación, 

la tristeza que da alegría, del deseo de no ofender a Dios, la esperanza de ser 

perdonados por nuestras faltas. Luego escribe cómo hacer el pasaje de lype a 

penthos, para lo que es imprescindible una compunción del corazón: “Caminar 

nuestra humana caída del estado lype al estado penthos, requiere un cambio desde 

adentro, un salto interior de transignificar la esencia de lo vivido, para así recibir una 

nueva significación que abra la caída a una cumbre de profundo sentido”. Pero este 

camino sería imposible sin la fe: “Tu fe te ha salvado” cita Gonzalo del Eclesiastés, 

y reescribe “tu fe te ha curado”. Y ya sabemos: la fe mueve montañas.



Caminar la caída es la toma de conciencia del ser humano caído, que si ha 

cometido un pecado debe hacerse cargo que ha “errado el blanco”, arrepentirse de 

corazón, y mediante el sacramento de la confesión, ser absuelto con el poder de la 

gracia y la misericordia que provienen de Dios, a través del sacerdote o de un 

maestro espiritual, y de lo que el autor llama la palabra-escucha. Cito: “La 

experiencia de nuestra propia culpa y de ser objeto de la misericordia de Dios 

transforma nuestro corazón hasta hacerlo misericordioso. Experimentar y sufrir 

tienen más efecto que desear” escribe Gonzalo. De eso se trataría el afán de 

trascendencia humana; puesto que sin trascendencia (y no hablo solo de la religión, 

sino también del arte) las personas quedan vacías y desamparadas. Frente a tantas 

terapias alternativas, Acosta Tito propone volver a la religión católica y a la 

sanación, a través de la gracia concedida por el espíritu santo y la transformación 

eucarística.

Este libro da en el blanco: está escrito en un lenguaje diáfano, accesible, de 

aparente sencillez y oculta erudición. Propone acciones concretas para ser un buen 

cristiano, lo cual supone el ejercicio de una ética impecable, una especie de regreso 

al hogar y a la original pureza del corazón; quien lo lea podrá ver el camino 

recorrido por el autor, y acaso, elegir un recorrido similar, un caminar donde el ser 

humano pueda levantarse de la caída, se encuentre consigo mismo y sereconcilie 

con Dios. El libro termina con un poema y con estos versos: “El cielo está aquí/ se 

pierde y se recupera: un rayo de sol/ cayó del azul”. 

 

                                                                                  Marcelo Leites

                                                                                  Concordia.

https://autoresdeconcordia.com.ar/autores/30/perfil

